RESHUM: urnal Sosial Humaniora 8 1, No. 2 Desember 2025

Nilai-Nilai Tasawuf Dan Relevansnya Terhadap Pembentukan
Karakter Peserta Didik

Fedry Saputral, Jailani?

12STAIN Teungku Dirundeng Meulaboh, Aceh, Indonesia
*e-mail: fedrysaputra@staindirundeng.ac.id?, Jailaniraudhah@gmail.com?

Abstrak

Tasawuf merupakan dimensi spiritual dalam Islam yang menekankan pembinaan akhlak, penyucian
jiwa, dan kedekatan kepada Allah SWT. Dalam konteks pendidikan modern, krisis moral dan
karakter peserta didik menjadi tantangan serius yang memerlukan pendekatan pendidikan berbasis
nilai. Penelitian ini bertujuan untuk mengkaji nilai-nilai tasawuf serta relevansinya terhadap
pembentukan karakter peserta didik. Metode penelitian yang digunakan adalah studi kepustakaan
(library research) dengan pendekatan kualitatif-deskriptif, menggunakan sumber primer dan
sekunder berupa kitab tasawuf klasik dan literatur pendidikan kontemporer. Hasil penelitian
menunjukkan bahwa nilai-nilai tasawuf seperti ikhlas, sabar, tawadhu’, zuhud, muragqabah, dan
mahabbah memiliki relevansi yang kuat dengan nilai-nilai pendidikan karakter, baik secara kognitif,
afektif, maupun psikomotorik. Implementasi nilai tasawuf dalam pendidikan dapat menjadi solusi
strategis dalam membentuk peserta didik yang berkarakter religius, berintegritas, dan berkepribadian
mulia.

Kata kunci: Tasawuf, Pendidikan Karakter, Peserta Didik, Akhlak, Spiritualitas.

Abstract

Sufism represents the spiritual dimension in Islam, emphasizing the cultivation of
morals, purification of the soul, and closeness to Allah SWT. In the context of modern
education, the moral and character crises among students have become serious
challenges that require a value-based educational approach. This study aims to
examine the values of Sufism and their relevance to the character development of
students. The research method employed is a library study (literature review) using a
qualitative-descriptive approach, with primary and secondary sources including
classical Sufi texts and contemporary educational literature. The results of the study
indicate that Sufi values such as sincerity (ikhlas), patience (sabar), humility
(tawadhu’), asceticism (zuhud), self-monitoring (muragabah), and love (mahabbah)
have strong relevance to character education values in cognitive, affective, and
psychomotor domains. The implementation of Sufi values in education can serve as a
strategic solution for developing students who are religiously oriented, possess
integrity, and have noble personalities.

Keywords: Sufism, Character Education, Students, Morality, Spirituality

Nilai-Nilai Tasawuf Dan Relevansnya Terhadap Pembentukan Karakter Peserta Didik 26


mailto:fedrysaputra@staindirundeng.ac.id1
mailto:Jailaniraudhah@gmail.com

Vol. 1, No. 2 Desember 2025

PENDAHULUAN

Pendidikan merupakan salah satu fondasi utama dalam membentuk generasi
yang kompeten, berakhlak, dan mampu menghadapi tantangan zaman. Tidak hanya
bertujuan mengembangkan kemampuan intelektual, pendidikan juga harus
menekankan pembentukan karakter dan kepribadian peserta didik (Lickona, 2012).
Karakter yang kuat mencakup integritas, disiplin, tanggung jawab, empati, dan
kemampuan berinteraksi positif dengan sesama. Sayangnya, dalam praktik
pendidikan modern, fokus utama masih sering berada pada pencapaian akademik,
sementara aspek moral dan spiritual sering kali kurang diperhatikan. Akibatnya,
muncul fenomena global yang menunjukkan adanya krisis karakter pada generasi
muda. Misalnya, meningkatnya perilaku egois, kekerasan, penyalahgunaan media
sosial, serta menurunnya rasa empati dan tanggung jawab sosial (Nucci & Narvaez,
2008).

Di Indonesia, fenomena ini juga terlihat jelas. Laporan Badan Pusat Statistik
(BPS, 2021) menunjukkan bahwa sebagian besar remaja masih menghadapi masalah
perilaku seperti ketidakjujuran, perundungan, dan rendahnya kedisiplinan. Hal ini
menunjukkan bahwa pendidikan karakter di sekolah belum sepenuhnya berhasil
menanamkan nilai moral yang kuat pada peserta didik. Oleh karena itu, diperlukan
pendekatan pendidikan yang holistik, yang tidak hanya mengembangkan
kemampuan kognitif tetapi juga afektif dan psikomotorik, termasuk pembinaan
spiritual.

Dalam perspektif Islam, pendidikan karakter tidak dapat dilepaskan dari
pengembangan spiritual dan moral. Salah satu pendekatan yang mendalam adalah
tasawuf, yang menekankan tazkiyat al-nafs atau penyucian jiwa, pengendalian hawa
nafsu, dan pembentukan akhlak mulia (Al-Ghazali, 2005). Tasawuf menekankan
transformasi batin sebagai dasar terciptanya perilaku lahir yang mulia. Dengan
demikian, pendidikan yang berbasis nilai-nilai tasawuf tidak hanya membentuk
peserta didik yang cerdas secara akademik, tetapi juga memiliki kepribadian yang
seimbang dan integritas moral yang tinggi.

Sejarah pendidikan Islam menunjukkan bahwa tasawuf memiliki peran
penting dalam membentuk kepribadian dan karakter individu. Tokoh-tokoh seperti
Imam Al-Ghazali dan Al-Qusyairi menekankan bahwa pendidikan spiritual dan
moral harus berjalan seiring dengan pendidikan intelektual. Nilai-nilai seperti ikhlas,
sabar, tawadhu’, zuhud, muraqabah, dan mahabbah menjadi landasan pembentukan
karakter yang berorientasi pada kebaikan, tanggung jawab sosial, dan kedekatan
kepada Tuhan. Konsep-konsep ini tidak hanya relevan untuk konteks kehidupan
religius, tetapi juga dapat diterapkan dalam pendidikan formal untuk membentuk
peserta didik yang disiplin, jujur, dan peduli terhadap orang lain (Nasr, 2003).

Lebih jauh, beberapa penelitian modern menunjukkan bahwa integrasi nilai
spiritual dalam pendidikan memberikan efek positif terhadap pengembangan

Nilai-Nilai Tasawuf Dan Relevansnya Terhadap Pembentukan Karakter Peserta Didik 27



Vol. 1, No. 2 Desember 2025

karakter. Peserta didik yang memperoleh pembelajaran berbasis spiritualitas
cenderung memiliki kontrol diri lebih baik, mampu menghadapi tekanan sosial, dan
memiliki motivasi intrinsik dalam belajar (Lickona, 2012; Berkowitz & Bier, 2005).
Hal ini menunjukkan bahwa pendekatan tasawuf memiliki relevansi praktis yang
kuat dalam konteks pendidikan karakter di sekolah.

Meskipun demikian, integrasi nilai tasawuf dalam pendidikan formal sering
kali mengalami tantangan. Nilai-nilai spiritual dianggap abstrak, sulit diukur, dan
kurang terintegrasi dalam kurikulum sekolah. Oleh karena itu, penelitian ini
bertujuan untuk mengkaji secara mendalam nilai-nilai tasawuf dan relevansinya
terhadap pembentukan karakter peserta didik. Pertanyaan penelitian yang diajukan
adalah:

1. Apa saja nilai-nilai utama dalam tasawuf yang dapat diterapkan dalam
pendidikan karakter?

2. Bagaimana relevansi nilai-nilai tasawuf terhadap pembentukan karakter
peserta didik?

3. Bagaimana strategi implementasi nilai tasawuf dalam pendidikan formal
dapat memperkuat pendidikan karakter?

Penelitian ini diharapkan dapat memberikan kontribusi teoretis dengan
memperluas pemahaman tentang relevansi tasawuf dalam pendidikan karakter,
sekaligus memberikan kontribusi praktis bagi guru dan lembaga pendidikan dalam
menginternalisasi nilai moral dan spiritual pada peserta didik. Dengan demikian,
pendidikan tidak hanya menghasilkan peserta didik yang cerdas secara akademik,
tetapi juga memiliki karakter yang kuat, berakhlak mulia, dan mampu berinteraksi
positif dalam masyarakat.

METODE

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode studi
kepustakaan (library research). Metode ini dipilih karena objek penelitian berupa
konsep, nilai, dan pemikiran yang terdapat dalam literatur tasawuf dan pendidikan
Islam (Zed, 2014).

Sumber data dalam penelitian ini terdiri atas sumber primer dan sekunder.
Sumber primer meliputi kitab-kitab tasawuf klasik seperti Ihya” Ulum al-Din karya
Al-Ghazali, Risalah  Qusyairiyah karya Al-Qusyairi, serta karya-karya tasawuf
kontemporer. Sumber sekunder berupa buku, jurnal ilmiah, dan artikel yang
membahas pendidikan karakter dan relevansinya dengan nilai-nilai spiritual.

Teknik pengumpulan data dilakukan melalui dokumentasi dan penelusuran
literatur yang relevan. Data yang diperoleh kemudian dianalisis menggunakan
teknik analisis isi (content analysis), dengan langkah-langkah reduksi data, penyajian

Nilai-Nilai Tasawuf Dan Relevansnya Terhadap Pembentukan Karakter Peserta Didik 28



Vol. 1, No. 2 Desember 2025

data, dan penarikan kesimpulan (Miles & Huberman, 2014). Pendekatan ini
digunakan untuk menemukan keterkaitan konseptual antara nilai tasawuf dan
pembentukan karakter peserta didik.

HASIL DAN PEMBAHASAN

1. Konsep Dasar Tasawuf

Tasawuf merupakan disiplin spiritual dalam Islam yang menekankan
pembinaan jiwa, pengendalian hawa nafsu, dan pengembangan akhlak mulia. Kata
tasawuf berasal dari istilah suf, yang merujuk pada kain wol yang sederhana,
menggambarkan kesederhanaan hidup para sufi awal. Secara terminologis, tasawuf
diartikan sebagai jalan penyucian hati dan pengembangan kesadaran spiritual untuk
mencapai kedekatan dengan Allah SWT (Al-Ghazali, 2005; Al-Qusyairi, 2007).

Menurut Al-Ghazali dalam Ihya” Ulum al-Din, tasawuf bertujuan membentuk
manusia yang sempurna secara spiritual dan moral melalui proses tazkiyat al-nafs
atau penyucian jiwa. Proses ini meliputi beberapa aspek utama:

a. Pengendalian Hawa Nafsu (Mujahadah)

Proses ini menekankan pengendalian dorongan negatif seperti amarah,
kesombongan, dan keserakahan. Dalam pendidikan, konsep ini relevan
dengan pengembangan kontrol diri peserta didik, sehingga mereka mampu
menahan impuls negatif dan bertindak sesuai norma moral. Misalnya,
seorang siswa yang belajar menahan kemarahan ketika menghadapi konflik
dengan teman menunjukkan implementasi mujahadah dalam konteks
pendidikan karakter.
b. Penyucian Hati (Tazkiyah)

Tazkiyah melibatkan proses pembersihan hati dari sifat buruk dan
penggantian dengan nilai-nilai luhur seperti kejujuran, kesabaran, empati, dan
tanggung jawab. Dalam praktik pendidikan karakter, tazkiyah dapat
diwujudkan melalui pembiasaan perilaku positif, refleksi diri, dan kegiatan
sosial yang menumbuhkan empati dan kepedulian terhadap orang lain.

c. Kedekatan Spiritual kepada Allah (Magam Mahabbah)

Tujuan utama tasawuf adalah mencintai dan mendekatkan diri kepada Allah
SWT, sehingga setiap tindakan didasarkan pada kesadaran spiritual. Dalam
pendidikan karakter, kesadaran ini mendorong peserta didik untuk bertindak
jujur, disiplin, dan konsisten dalam berperilaku baik, karena mereka
menyadari adanya pengawasan ilahi yang selalu hadir.

2. Relevansi Tasawuf dengan Pendidikan Karakter

Nilai-Nilai Tasawuf Dan Relevansnya Terhadap Pembentukan Karakter Peserta Didik 29



Vol. 1, No. 2 Desember 2025

Konsep dasar tasawuf memiliki korelasi langsung dengan pembentukan
karakter peserta didik. Beberapa aspek relevansi antara konsep tasawuf dan
pendidikan karakter dapat dijelaskan sebagai berikut:

a. Integrasi Dimensi Kognitif, Afektif, dan Psikomotorik

Tasawuf menekankan keseimbangan antara pikiran, hati, dan perilaku. Dalam
pendidikan karakter, hal ini diterjemahkan menjadi:
o Kognitif: Pemahaman tentang nilai moral dan spiritual.

o Afektif: Kesadaran, sikap, dan motivasi moral yang positif.
o Psikomotorik: Penerapan nilai moral dalam tindakan nyata.
b. Transformasi Jiwa sebagai Fondasi Perilaku

Tasawuf menekankan bahwa perilaku lahiriah merupakan cerminan dari
kondisi batin. Dengan demikian, pendidikan karakter yang efektif tidak hanya
mengajarkan aturan eksternal, tetapi menumbuhkan kesadaran moral internal
melalui refleksi, pembiasaan, dan pembinaan spiritual.

c. Pentingnya Keteladanan (Uswah)

Pendidik yang menginternalisasi nilai tasawuf menjadi teladan moral bagi
peserta didik. Keteladanan ini penting karena karakter peserta didik
terbentuk melalui imitasi perilaku guru yang menunjukkan akhlak mulia,
seperti kejujuran, kesabaran, dan kepedulian sosial (Lickona, 2012).

d. Penguatan Integritas dan Motivasi Intrinsik

Dengan konsep muragabah (kesadaran bahwa Allah senantiasa mengawasi),
peserta didik memiliki motivasi internal untuk bertindak benar, bahkan tanpa
pengawasan guru. Hal ini membangun integritas, tanggung jawab, dan
disiplin yang konsisten.

e. Penerapan dalam Kehidupan Sehari-hari

Konsep tasawuf bukan hanya bersifat spiritual individual, tetapi juga
mendorong peserta didik untuk menerapkan nilai moral dalam interaksi
sosial, akademik, dan lingkungan. Contoh implementasinya meliputi:

o Membantu teman yang kesulitan belajar (nilai empati dan kepedulian).

o Menjaga kejujuran saat mengerjakan ujian (nilai ikhlas dan integritas).

o Disiplin dalam menyelesaikan tugas dan tanggung jawab sekolah (nilai
sabar dan muraqabah).

f. Keterkaitan dengan Pendidikan Holistik

Konsep tasawuf mendukung pendidikan holistik, yang menekankan
pengembangan kecerdasan emosional, spiritual, sosial, dan intelektual.

Nilai-Nilai Tasawuf Dan Relevansnya Terhadap Pembentukan Karakter Peserta Didik 30



Vol. 1, No. 2 Desember 2025

Dengan demikian, peserta didik tidak hanya cerdas secara akademik, tetapi
juga memiliki kepribadian yang matang dan berakhlak mulia (Berkowitz &
Bier, 2005).
Contoh Aplikasi Konsep Tasawuf di Sekolah
Beberapa contoh implementasi konsep tasawuf untuk pembentukan karakter
peserta didik antara lain:
o Program refleksi diri: Siswa menulis jurnal tentang tindakan baik dan buruk
yang mereka lakukan, kemudian mengevaluasi dengan prinsip tasawuf.

o Kegiatan sosial berbasis spiritual: Memberikan bantuan kepada teman atau
lingkungan, yang menginternalisasi nilai empati, mahabbah, dan tawadhu'.

o Pembiasaan disiplin dan tanggung jawab: Memberikan tugas rutin yang
mengajarkan sabar, konsistensi, dan ikhlas.

Dengan pendekatan ini, konsep dasar tasawuf menjadi fondasi kuat bagi
pembentukan karakter peserta didik yang seimbang, berintegritas, dan religius
3. Relevansi Nilai Tasawuf terhadap Pendidikan Karakter

Pendidikan karakter bertujuan untuk membentuk peserta didik yang
memiliki nilai moral, sikap positif, dan perilaku yang baik. Nilai-nilai tasawuf secara
substansial sejalan dengan tujuan tersebut karena menekankan pembinaan aspek
afektif dan spiritual peserta didik.

Nilai ikhlas, misalnya, dapat membentuk karakter jujur dan bertanggung
jawab dalam belajar. Peserta didik yang memiliki sikap ikhlas akan belajar bukan
semata-mata untuk nilai, tetapi untuk pengembangan diri dan pengabdian kepada
Tuhan (Lickona, 2012). Nilai sabar melatih ketahanan mental dan disiplin dalam
menghadapi tantangan akademik.

Sementara itu, nilai muragabah dapat menumbuhkan kesadaran moral
internal, sehingga peserta didik mampu mengontrol perilakunya meskipun tanpa
pengawasan eksternal. Hal ini sangat penting dalam membangun integritas dan
kejujuran.

Tasawuf sebagai disiplin spiritual Islam memiliki tujuan utama menyucikan
jiwa dan membentuk akhlak mulia. Dalam konteks pendidikan karakter, tasawuf
memberikan landasan filosofis dan praktis untuk membentuk peserta didik yang
berintegritas, disiplin, peduli, dan religius. Nilai-nilai tasawuf tidak hanya bersifat
spiritual individual, tetapi dapat diinternalisasi ke dalam perilaku sosial, akademik,

dan kehidupan sehari-hari.
a. Ikhlas (Keikhlasan)

Pengertian dan Teori: Ikhlas merupakan nilai fundamental dalam tasawuf
yang menekankan ketulusan hati dalam setiap perbuatan, sehingga tindakan
dilakukan semata-mata karena Allah SWT. Ikhlas juga berkaitan dengan motivasi

Nilai-Nilai Tasawuf Dan Relevansnya Terhadap Pembentukan Karakter Peserta Didik 31



Vol. 1, No. 2 Desember 2025

intrinsik, yang menurut teori psikologi pendidikan (Ryan & Deci, 2000),
merupakan faktor penting untuk pembelajaran efektif dan pembentukan
karakter.

Ohakais aladall e 44 s i3 15305 O

“Dan mereka memberikan makanan yang disukainya kepada kerabat, anak
yatim, dan orang miskin, seraya berkata: ‘Kami memberi makanan ini karena
mengharapkan keridhaan Allah, bukan karena menginginkan balasan dari
kalian.”” (QS. Al-Insan: 8)
Implementasi Pendidikan:
e Memberikan tugas kelompok tanpa mengharapkan pujian.

e Membantu teman belajar secara sukarela.

Manfaat: Meningkatkan tanggung jawab moral dan motivasi intrinsik
peserta didik, sehingga karakter positif tertanam lebih kuat.

b. Sabar (Kesabaran)

Pengertian dan Teori: Kesabaran adalah kemampuan untuk menahan diri
dari emosi negatif dan menghadapi kesulitan dengan tenang. Dalam pendidikan
karakter, sabar berkaitan dengan keterampilan regulasi diri, resilience, dan
ketekunan dalam belajar.

el Gl 1 55al 15l 15 m s Vs 5 15805 a0l 2850 (165808 O

“Hai orang-orang yang beriman, jadilah kalian sabar dan kuat, dan tetaplah
bertakwa kepada Allah supaya kalian beruntung.” (QS. Ali Imran: 200)
Implementasi Pendidikan:

o Menyelesaikan proyek sekolah secara bertahap meski menghadapi kesulitan.

o Menghadapi kritik guru dengan lapang dada.

Manfaat: Membentuk peserta didik yang tahan wuji, konsisten, dan
mampu mengelola emosi, sangat penting untuk pendidikan karakter jangka
panjang.

¢. Tawadhu’ (Rendah Hati)

Pengertian dan Teori: Tawadhu' mengajarkan kerendahan hati dan
penghargaan terhadap orang lain, sejalan dengan teori sosial-emotional learning
(SEL) yang menekankan empati, kerjasama, dan kesadaran sosial (CASEL, 2020).

% R L T A R T A P I TR DI N LY
Yy i b pal¥ Boa &) ¢ 3 AS Gl Gl A Juad) Yk O

Nilai-Nilai Tasawuf Dan Relevansnya Terhadap Pembentukan Karakter Peserta Didik 32



Vol. 1, No. 2 Desember 2025

“Dan janganlah engkau berjalan di muka bumi dengan sombong, karena
sesungguhnya engkau sekali-kali tidak akan menembus bumi dan sekali-kali
tidak akan setinggi gunung.” (QS. Al-Isra: 37)
Implementasi Pendidikan:

e Membagi ilmu dengan teman tanpa merasa lebih pandai.

e Menunjukkan sikap sopan kepada guru dan teman.

Manfaat: Menumbuhkan empati, kerja sama, dan interpersonal skill
yang baik, bagian penting dari karakter sosial.

d. Zuhud (Kesederhanaan dan Tidak Terlalu Cinta Dunia)

Pengertian dan Teori: Zuhud berarti menempatkan dunia pada porsi yang
wajar dan memprioritaskan nilai-nilai abadi. Dalam pendidikan karakter, zuhud
terkait dengan kemampuan mengelola sumber daya, fokus pada pembelajaran,
dan mengurangi perilaku materialistik.

\)A;\Lu\L,annud}@}mﬂﬁ@“guf&j@d\ﬁw;y}y\}dusww\)ussmued@@
m,m)wﬁwsuun@jaﬁymmm“)w}wm\U\P”uﬁyﬂ\uﬂ\w&uﬁﬂgv

“Ketahuilah bahwa kehidupan dunia itu hanyalah permainan, kelengahan,
perhiasan, dan saling bermegah-megahan di antara kamu serta berlomba-lomba
dalam banyaknya harta dan anak keturunan. (Perumpamaannya adalah) seperti
hujan yang tanamannya mengagumkan para petani, lalu mengering dan kamu
lihat menguning, kemudian hancur. Di akhirat ada azab yang keras serta
ampunan dari Allah dan keridaan-Nya. Kehidupan dunia (bagi orang-orang
yang lengah) hanyalah kesenangan yang memperdaya.” (QS. Al-Hadid: 20)
Implementasi Pendidikan:

e Menghargai hasil belajar teman tanpa membandingkan materi atau

fasilitas.

o  Fokus pada pencapaian akademik dan spiritual.

Manfaat: Mengurangi sikap iri, membangun karakter sederhana, dan
menumbuhkan rasa syukur.

e. Muraqabah (Kesadaran Diawasi Allah)

Pengertian dan Teori: Muragabah menekankan kesadaran bahwa setiap
perbuatan diawasi oleh Allah, sehingga peserta didik terdorong untuk bersikap
jujur dan bertanggung jawab. Dalam psikologi pendidikan, hal ini mirip dengan
pengembangan moral internal dan self-regulation.

Nilai-Nilai Tasawuf Dan Relevansnya Terhadap Pembentukan Karakter Peserta Didik 33



Vol. 1, No. 2 Desember 2025

S AT T U 2TE T aTof %A ek ofE  sese o o] 2 es wo Seias G SA ek ok (s . Tergeat 1. o1 %8 ok
15 palls 2Ll Gald Galal Ga 55,208 Cas g 51 Oa 55 5 Sy W3 (b 3Rl 1) a1 5300 a5 (s lly
8 1 T 5 15500 ) 0155 1528005 s e Ly 030 e i 205 i85
Azl San 08 o Date O

“ Apabila kamu menceraikan istri(-mu), hingga (hampir) berakhir masa idahnya,
tahanlah (rujuk) mereka dengan cara yang patut atau ceraikanlah mereka
dengan cara yang patut (pula). Janganlah kamu menahan (rujuk) mereka untuk
memberi kemudaratan sehingga kamu melampaui batas. Siapa yang melakukan
demikian, dia sungguh telah menzalimi dirinya sendiri. Janganlah kamu jadikan
ayat-ayat (hukum-hukum) Allah sebagai bahan ejekan. Ingatlah nikmat Allah
kepadamu dan apa yang telah diturunkan Allah kepadamu, yaitu Kitab (Al-
Qur'an) dan Hikmah (Sunah), untuk memberi pengajaran kepadamu.
Bertakwalah kepada Allah dan ketahuilah bahwa sesungguhnya Allah Maha
Mengetahui segala sesuatu.” (QS. Al-Bagarah: 231)

Implementasi Pendidikan:

o  Tidak mencontek meski tanpa pengawasan guru.

e Menyelesaikan pekerjaan rumah tepat waktu karena sadar ada tanggung
jawab.

Manfaat: Membentuk karakter integritas, kedisiplinan, dan tanggung
jawab yang stabil.
f. Mahabbah (Cinta Kepada Allah dan Sesama)

Pengertian dan Teori: Mahabbah berarti menumbuhkan cinta kepada
Allah dan makhluk-Nya. Dalam pendidikan karakter, nilai ini terkait dengan
kepedulian sosial, empati, dan keterlibatan dalam kegiatan sosial.

PRI R N tep ., 2 3 L. o B Ly .
S Sl a1 3088 G (3 Ly 13088 Be oot (A Al 4 aile Qo

“Kamu tidak akan mencapai kebajikan (iman) hingga kamu menafkahkan
sebagian dari apa yang kamu cintai.” (QS. Ali Imran: 92)
Implementasi Pendidikan:

» Mengikuti kegiatan sosial atau bakti sosial di sekolah.

e Membantu teman yang mengalami kesulitan akademik atau personal.

Manfaat: Membentuk karakter sosial yang peduli, empati, dan berbagi,
aspek penting dari pendidikan karakter holistik.

Nilai-Nilai Tasawuf Dan Relevansnya Terhadap Pembentukan Karakter Peserta Didik 34



Vol. 1, No. 2 Desember 2025

Tabel Perbandingan Nilai Tasawuf dengan Pendidikan Karakter

Ranah Pendidikan

Nilai Tasawuf Karakter Contoh Implementasi
IKhlas Kognitif, Afektif, Memberi bantuan tanpa ingin
Psikomotorik dipuji guru
Kognitif, Afektif, ) ) ..
T 1 1
Sabar Psikomotorik etap belajar meski gagal ujian
Tawadhu’ Afektif, Psikomotorik Membantu teman, tidak sombong
Kognitif, Afektif, . T
Zuhud og.ru ! e. Fokus belajar, tidak materialistis
Psikomotorik
Muragabah Kog.nitif, Afel.<tif, Bertindak jujur meski tanpa
Psikomotorik pengawasan

Ikut kegiatan sosial, menol
Mahabbah Afektif, Psikomotorik Ut kesta a? Sosial, Menolong
eman

4. Implementasi Nilai Tasawuf dalam Pendidikan

Implementasi nilai tasawuf dalam pendidikan bertujuan menjadikan peserta didik
tidak hanya cerdas secara akademik, tetapi juga memiliki karakter yang kuat dan
berakhlak mulia. Pendidikan karakter berbasis tasawuf menekankan internalisasi
nilai-nilai spiritual dalam perilaku sehari-hari, baik di sekolah, rumah, maupun
lingkungan sosial.

a. Prinsip Implementasi

Beberapa prinsip dasar dalam mengimplementasikan nilai tasawuf di
pendidikan adalah:
1. Integrasi Nilai Spiritual dengan Kurikulum

Nilai-nilai tasawuf, seperti ikhlas, sabar, tawadhu’, muragabah, dan
mahabbah, dapat diintegrasikan ke dalam pelajaran formal maupun kegiatan
ekstrakurikuler. Misalnya, pelajaran PAI (Pendidikan Agama Islam) dapat
memuat refleksi diri, diskusi nilai moral, dan penanaman akhlak mulia.

2. Pembiasaan Perilaku Baik

Penerapan tasawuf menekankan pembiasaan (habit formation). Peserta didik
dilatih untuk mengamalkan nilai spiritual dalam aktivitas rutin, sehingga
perilaku baik menjadi kebiasaan alami.

3. Keteladanan Guru

Guru sebagai model moral (uswah) menjadi faktor kunci. Nilai tasawuf akan
lebih mudah diterapkan jika guru menunjukkan perilaku ikhlas, sabar, dan
tawadhu’” dalam interaksi sehari-hari.

Nilai-Nilai Tasawuf Dan Relevansnya Terhadap Pembentukan Karakter Peserta Didik 35



Vol. 1, No. 2 Desember 2025

4. Kontekstualisasi dengan Kehidupan Peserta Didik

Implementasi harus disesuaikan dengan usia, kemampuan, dan lingkungan
peserta didik agar nilai-nilai tasawuf mudah dipahami dan diterapkan dalam
kehidupan sehari-hari.

b. Contoh Implementasi Nilai Tasawuf di Sekolah

Nilai Ranah Pendidik
ral Bentuk Implementasi di Sekolah anan rendidiian
Tasawuf Karakter
IKhi Memberikan bantuan atau presentasi tanpa Kognitif, Afektif,
as
mengharapkan pujian guru Psikomotorik
Menghadapi ujian atau tugas sulit dengan Kognitif, Afektif,
Sabar . .
ketekunan Psikomotorik
Membantu t belajar t lebih
Tawadhu’ cmbant teman e. ajar tahpa merasa febl Afektif, Psikomotorik
pintar
Fokus belajar dan bersikap sederhana, tidak Kognitif, Afektif,
Zuhud e . .
materialistis Psikomotorik
Muragabah Tidak menyontek, disiplin dalam mengerjakan = Kognitif, Afektif,

tugas Psikomotorik

Mahabbah = Mengikuti kegiatan sosial dan bakti sosial Afektif, Psikomotorik

c. Strategi Implementasi dalam Kurikulum
1. Pembelajaran Tematik

Setiap mata pelajaran dapat dihubungkan dengan nilai tasawuf. Misalnya,
dalam pelajaran bahasa, siswa diajak menulis cerita tentang kejujuran
(ikhlas) dan kesabaran (sabar).

2. Refleksi Harian

Siswa menulis jurnal harian untuk mengevaluasi perilaku dan menilai
apakah sudah menerapkan nilai tasawuf dalam kehidupan sehari-hari.
3. Kegiatan Ekstrakurikuler Berbasis Karakter

Misalnya, program sosial seperti mengunjungi panti asuhan (mahabbah),
atau lomba karya kreatif yang mengutamakan kerja sama (tawadhu”).
4. Mentoring dan Teladan Guru

Guru memberikan contoh nyata dalam keseharian, misalnya bersikap sabar
saat menegur siswa, ikhlas saat menilai tugas, dan rendah hati saat
memberikan penghargaan.

Nilai-Nilai Tasawuf Dan Relevansnya Terhadap Pembentukan Karakter Peserta Didik 36



Vol. 1, No. 2 Desember 2025

d. Dampak Implementasi Nilai Tasawuf

Implementasi nilai tasawuf dalam pendidikan karakter berdampak pada:

Penguatan Moral dan Spiritual: Peserta didik menjadi lebih jujur, disiplin, dan
bertanggung jawab.

Peningkatan Kecerdasan Emosional: Siswa lebih sabar, rendah hati, dan
empati terhadap sesama.

Peningkatan Keterampilan Sosial: Mahabbah dan tawadhu’ meningkatkan
kerjasama, kepedulian, dan interaksi positif.

Keseimbangan Kehidupan: Zuhud dan muragabah membantu siswa
mengelola prioritas hidup dan fokus pada tujuan yang bermakna.

KESIMPULAN

Berdasarkan hasil penelitian dan pembahasan yang telah dijelaskan, dapat

disimpulkan beberapa hal berikut:

1. Tasawuf sebagai Landasan Spiritual dan Moral

Nilai-nilai tasawuf seperti ikhlas, sabar, tawadhu’, zuhud, muragabah, dan
mahabbah memiliki peran penting dalam membentuk karakter peserta didik.
Nilai-nilai ini tidak hanya bersifat spiritual, tetapi juga dapat diinternalisasi ke
dalam perilaku nyata peserta didik, baik di lingkungan sekolah maupun
masyarakat.

Relevansi dengan Pendidikan Karakter

Implementasi nilai tasawuf sejalan dengan prinsip pendidikan karakter, yang
mencakup dimensi kognitif, afektif, dan psikomotorik. Misalnya:
o Ikhlas dan Muraqabah menumbuhkan motivasi intrinsik dan integritas.

o Sabar dan Tawadhu” meningkatkan kecerdasan emosional, empati, dan
kerja sama.

o Zuhud dan Mahabbah membentuk kesederhanaan, kepedulian sosial,
dan cinta terhadap Allah serta sesama.

Strategi Implementasi di Sekolah

Nilai tasawuf dapat diterapkan melalui pembelajaran tematik, refleksi harian,
kegiatan sosial, pembiasaan perilaku baik, dan keteladanan guru. Strategi ini
memungkinkan peserta didik menginternalisasi nilai-nilai spiritual secara
konsisten, sehingga perilaku yang baik menjadi kebiasaan alami.

4. Dampak Positif bagi Peserta Didik

Nilai-Nilai Tasawuf Dan Relevansnya Terhadap Pembentukan Karakter Peserta Didik 37



Vol. 1, No. 2 Desember 2025

Implementasi nilai tasawuf dalam pendidikan karakter menghasilkan peserta
didik yang:
o Memiliki integritas, disiplin, dan tanggung jawab.

o Mampu mengelola emosi, bersikap empati, dan peduli terhadap orang

lain.

o Memiliki kesadaran spiritual dan moral, sehingga tindakan sehari-hari
selalu mempertimbangkan nilai-nilai etika dan religius.

5. Kontribusi terhadap Pendidikan Holistik

Pendidikan berbasis nilai tasawuf mendukung pengembangan peserta didik

secara holistik, yaitu mengintegrasikan aspek spiritual, moral, sosial, dan

intelektual. Dengan demikian, peserta didik tidak hanya unggul secara
akademik, tetapi juga memiliki karakter yang kuat, religius, dan siap
menghadapi tantangan kehidupan.

Nilai-nilai tasawuf memiliki peran strategis dalam pembentukan karakter
peserta didik. Implementasi yang konsisten dalam proses pendidikan dapat
menghasilkan generasi yang berintegritas, berakhlak mulia, dan memiliki kesadaran
spiritual yang tinggi, sehingga pendidikan karakter tidak hanya bersifat teoritis,
tetapi nyata dalam perilaku sehari-hari.

DAFTAR PUSTAKA

Al-Ghazali. (2005). Ihya” Ulum al-Din. Beirut: Dar al-Kutub al-Ilmiyah.

Al-Jurjani, I. (2002). Dalil al-Falihin fi Tasawuf wa Akhlak. Beirut: Dar al-Kutub al-
‘Ilmiyah.

Al-Qusyairi, A. (2007). Risalah al-Qusyairi fi ‘Ilm al-Tasawuf. Beirut: Dar al-Kutub al-
‘Ilmiyah.

As-Sa’di, A. (2002). Tafsir As-Sa’di. Riyadh: Darussalam.Berkowitz, M. W., & Bier, M.
C. (2005). What Works in Character Education: A Research-Driven Guide for
Educators. Washington, D.C.: Character Education Partnership.

CASEL. (2020). Collaborative for Academic, Social, and Emotional Learning. Chicago:
CASEL.

Departemen Agama Republik Indonesia. (2011). Al-Qur’an dan Terjemahannya.
Jakarta: Kementerian Agama RI.

Fauzi, A. (2017). Implementasi Nilai Tasawuf dalam Pembelajaran PAI di Sekolah
Menengah Pertama. Jurnal Ilmiah Pendidikan Islam, 10(1), 23-39.

Hidayat, R. (2018). Relevansi Tasawuf dalam Pendidikan Karakter Anak Sekolah
Dasar. Jurnal Pendidikan Islam, 7(2), 45-60.

Nilai-Nilai Tasawuf Dan Relevansnya Terhadap Pembentukan Karakter Peserta Didik 38



Vol. 1, No. 2 Desember 2025

Karim, M. A. (2019). Tasawuf dan Pembentukan Karakter Generasi Muda. Al-Tahrir:
Jurnal Pemikiran Islam, 19(1), 75-92.

Lickona, T. (2012). Educating for Character: How Our Schools Can Teach Respect and
Responsibility. New York: Bantam Books.

Nasr, S. H. (2007). Sufi Essays. New York: State University Press.

Ryan, R. M., & Deci, E. L. (2000). Self-determination theory and the facilitation of
intrinsic motivation, social development, and well-being. American
Psychologist,

Nilai-Nilai Tasawuf Dan Relevansnya Terhadap Pembentukan Karakter Peserta Didik 39



	PENDAHULUAN
	METODE
	DAFTAR PUSTAKA
	Al-Ghazali. (2005). Ihya’ Ulum al-Din. Beirut: Dar al-Kutub al-‘Ilmiyah.

