
   Vol. 1, No. 2 Desember  2025 

 

Nilai-Nilai  Tasawuf Dan Relevansnya Terhadap  Pembentukan  Karakter Peserta Didik 26 

 Nilai-Nilai  Tasawuf Dan Relevansnya Terhadap  Pembentukan  
Karakter Peserta Didik 

Fedry Saputra1, Jailani2 

1,2STAIN Teungku Dirundeng Meulaboh, Aceh, Indonesia 

*e-mail: fedrysaputra@staindirundeng.ac.id1, Jailaniraudhah@gmail.com2 

 
 

Abstrak  

 

Tasawuf merupakan dimensi spiritual dalam Islam yang menekankan pembinaan akhlak, penyucian 
jiwa, dan kedekatan kepada Allah SWT. Dalam konteks pendidikan modern, krisis moral dan 
karakter peserta didik menjadi tantangan serius yang memerlukan pendekatan pendidikan berbasis 
nilai. Penelitian ini bertujuan untuk mengkaji nilai-nilai tasawuf serta relevansinya terhadap 
pembentukan karakter peserta didik. Metode penelitian yang digunakan adalah studi kepustakaan 
(library research) dengan pendekatan kualitatif-deskriptif, menggunakan sumber primer dan 
sekunder berupa kitab tasawuf klasik dan literatur pendidikan kontemporer. Hasil penelitian 
menunjukkan bahwa nilai-nilai tasawuf seperti ikhlas, sabar, tawadhu’, zuhud, muraqabah, dan 
mahabbah memiliki relevansi yang kuat dengan nilai-nilai pendidikan karakter, baik secara kognitif, 
afektif, maupun psikomotorik. Implementasi nilai tasawuf dalam pendidikan dapat menjadi solusi 
strategis dalam membentuk peserta didik yang berkarakter religius, berintegritas, dan berkepribadian 
mulia. 
 
Kata kunci: Tasawuf, Pendidikan Karakter, Peserta Didik, Akhlak, Spiritualitas. 
 

 
Abstract  

 

Sufism represents the spiritual dimension in Islam, emphasizing the cultivation of 
morals, purification of the soul, and closeness to Allah SWT. In the context of modern 
education, the moral and character crises among students have become serious 
challenges that require a value-based educational approach. This study aims to 
examine the values of Sufism and their relevance to the character development of 
students. The research method employed is a library study (literature review) using a 
qualitative-descriptive approach, with primary and secondary sources including 
classical Sufi texts and contemporary educational literature. The results of the study 
indicate that Sufi values such as sincerity (ikhlas), patience (sabar), humility 
(tawadhu’), asceticism (zuhud), self-monitoring (muraqabah), and love (mahabbah) 
have strong relevance to character education values in cognitive, affective, and 

psychomotor domains. The implementation of Sufi values in education can serve as a 
strategic solution for developing students who are religiously oriented, possess 
integrity, and have noble personalities. 
Keywords: Sufism, Character Education, Students, Morality, Spirituality 
 
 

mailto:fedrysaputra@staindirundeng.ac.id1
mailto:Jailaniraudhah@gmail.com


   Vol. 1, No. 2 Desember  2025 

 

Nilai-Nilai  Tasawuf Dan Relevansnya Terhadap  Pembentukan  Karakter Peserta Didik 27 

PENDAHULUAN 

Pendidikan merupakan salah satu fondasi utama dalam membentuk generasi 

yang kompeten, berakhlak, dan mampu menghadapi tantangan zaman. Tidak hanya 

bertujuan mengembangkan kemampuan intelektual, pendidikan juga harus 

menekankan pembentukan karakter dan kepribadian peserta didik (Lickona, 2012). 

Karakter yang kuat mencakup integritas, disiplin, tanggung jawab, empati, dan 

kemampuan berinteraksi positif dengan sesama. Sayangnya, dalam praktik 

pendidikan modern, fokus utama masih sering berada pada pencapaian akademik, 

sementara aspek moral dan spiritual sering kali kurang diperhatikan. Akibatnya, 

muncul fenomena global yang menunjukkan adanya krisis karakter pada generasi 

muda. Misalnya, meningkatnya perilaku egois, kekerasan, penyalahgunaan media 

sosial, serta menurunnya rasa empati dan tanggung jawab sosial (Nucci & Narvaez, 

2008). 

Di Indonesia, fenomena ini juga terlihat jelas. Laporan Badan Pusat Statistik 

(BPS, 2021) menunjukkan bahwa sebagian besar remaja masih menghadapi masalah 

perilaku seperti ketidakjujuran, perundungan, dan rendahnya kedisiplinan. Hal ini 

menunjukkan bahwa pendidikan karakter di sekolah belum sepenuhnya berhasil 

menanamkan nilai moral yang kuat pada peserta didik. Oleh karena itu, diperlukan 

pendekatan pendidikan yang holistik, yang tidak hanya mengembangkan 

kemampuan kognitif tetapi juga afektif dan psikomotorik, termasuk pembinaan 

spiritual. 

Dalam perspektif Islam, pendidikan karakter tidak dapat dilepaskan dari 

pengembangan spiritual dan moral. Salah satu pendekatan yang mendalam adalah 

tasawuf, yang menekankan tazkiyat al-nafs atau penyucian jiwa, pengendalian hawa 

nafsu, dan pembentukan akhlak mulia (Al-Ghazali, 2005). Tasawuf menekankan 

transformasi batin sebagai dasar terciptanya perilaku lahir yang mulia. Dengan 

demikian, pendidikan yang berbasis nilai-nilai tasawuf tidak hanya membentuk 

peserta didik yang cerdas secara akademik, tetapi juga memiliki kepribadian yang 

seimbang dan integritas moral yang tinggi. 

Sejarah pendidikan Islam menunjukkan bahwa tasawuf memiliki peran 

penting dalam membentuk kepribadian dan karakter individu. Tokoh-tokoh seperti 

Imam Al-Ghazali dan Al-Qusyairi menekankan bahwa pendidikan spiritual dan 

moral harus berjalan seiring dengan pendidikan intelektual. Nilai-nilai seperti ikhlas, 

sabar, tawadhu’, zuhud, muraqabah, dan mahabbah menjadi landasan pembentukan 

karakter yang berorientasi pada kebaikan, tanggung jawab sosial, dan kedekatan 

kepada Tuhan. Konsep-konsep ini tidak hanya relevan untuk konteks kehidupan 

religius, tetapi juga dapat diterapkan dalam pendidikan formal untuk membentuk 

peserta didik yang disiplin, jujur, dan peduli terhadap orang lain (Nasr, 2003). 

Lebih jauh, beberapa penelitian modern menunjukkan bahwa integrasi nilai 

spiritual dalam pendidikan memberikan efek positif terhadap pengembangan 



   Vol. 1, No. 2 Desember  2025 

 

Nilai-Nilai  Tasawuf Dan Relevansnya Terhadap  Pembentukan  Karakter Peserta Didik 28 

karakter. Peserta didik yang memperoleh pembelajaran berbasis spiritualitas 

cenderung memiliki kontrol diri lebih baik, mampu menghadapi tekanan sosial, dan 

memiliki motivasi intrinsik dalam belajar (Lickona, 2012; Berkowitz & Bier, 2005). 

Hal ini menunjukkan bahwa pendekatan tasawuf memiliki relevansi praktis yang 

kuat dalam konteks pendidikan karakter di sekolah. 

Meskipun demikian, integrasi nilai tasawuf dalam pendidikan formal sering 

kali mengalami tantangan. Nilai-nilai spiritual dianggap abstrak, sulit diukur, dan 

kurang terintegrasi dalam kurikulum sekolah. Oleh karena itu, penelitian ini 

bertujuan untuk mengkaji secara mendalam nilai-nilai tasawuf dan relevansinya 

terhadap pembentukan karakter peserta didik. Pertanyaan penelitian yang diajukan 

adalah: 

1. Apa saja nilai-nilai utama dalam tasawuf yang dapat diterapkan dalam 

pendidikan karakter? 

2. Bagaimana relevansi nilai-nilai tasawuf terhadap pembentukan karakter 

peserta didik? 

3. Bagaimana strategi implementasi nilai tasawuf dalam pendidikan formal 

dapat memperkuat pendidikan karakter? 

Penelitian ini diharapkan dapat memberikan kontribusi teoretis dengan 

memperluas pemahaman tentang relevansi tasawuf dalam pendidikan karakter, 

sekaligus memberikan kontribusi praktis bagi guru dan lembaga pendidikan dalam 

menginternalisasi nilai moral dan spiritual pada peserta didik. Dengan demikian, 

pendidikan tidak hanya menghasilkan peserta didik yang cerdas secara akademik, 

tetapi juga memiliki karakter yang kuat, berakhlak mulia, dan mampu berinteraksi 

positif dalam masyarakat. 

METODE 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode studi 

kepustakaan (library research). Metode ini dipilih karena objek penelitian berupa 

konsep, nilai, dan pemikiran yang terdapat dalam literatur tasawuf dan pendidikan 

Islam (Zed, 2014). 

Sumber data dalam penelitian ini terdiri atas sumber primer dan sekunder. 

Sumber primer meliputi kitab-kitab tasawuf klasik seperti Ihya’ Ulum al-Din karya 

Al-Ghazali, Risalah Qusyairiyah karya Al-Qusyairi, serta karya-karya tasawuf 

kontemporer. Sumber sekunder berupa buku, jurnal ilmiah, dan artikel yang 

membahas pendidikan karakter dan relevansinya dengan nilai-nilai spiritual. 

Teknik pengumpulan data dilakukan melalui dokumentasi dan penelusuran 

literatur yang relevan. Data yang diperoleh kemudian dianalisis menggunakan 

teknik analisis isi (content analysis), dengan langkah-langkah reduksi data, penyajian 



   Vol. 1, No. 2 Desember  2025 

 

Nilai-Nilai  Tasawuf Dan Relevansnya Terhadap  Pembentukan  Karakter Peserta Didik 29 

data, dan penarikan kesimpulan (Miles & Huberman, 2014). Pendekatan ini 

digunakan untuk menemukan keterkaitan konseptual antara nilai tasawuf dan 

pembentukan karakter peserta didik. 

 

HASIL DAN PEMBAHASAN  

1. Konsep Dasar Tasawuf 

Tasawuf merupakan disiplin spiritual dalam Islam yang menekankan 

pembinaan jiwa, pengendalian hawa nafsu, dan pengembangan akhlak mulia. Kata 

tasawuf berasal dari istilah suf, yang merujuk pada kain wol yang sederhana, 

menggambarkan kesederhanaan hidup para sufi awal. Secara terminologis, tasawuf 

diartikan sebagai jalan penyucian hati dan pengembangan kesadaran spiritual untuk 

mencapai kedekatan dengan Allah SWT (Al-Ghazali, 2005; Al-Qusyairi, 2007). 

Menurut Al-Ghazali dalam Ihya’ Ulum al-Din, tasawuf bertujuan membentuk 

manusia yang sempurna secara spiritual dan moral melalui proses tazkiyat al-nafs 

atau penyucian jiwa. Proses ini meliputi beberapa aspek utama: 

a. Pengendalian Hawa Nafsu (Mujahadah) 

Proses ini menekankan pengendalian dorongan negatif seperti amarah, 

kesombongan, dan keserakahan. Dalam pendidikan, konsep ini relevan 

dengan pengembangan kontrol diri peserta didik, sehingga mereka mampu 

menahan impuls negatif dan bertindak sesuai norma moral. Misalnya, 

seorang siswa yang belajar menahan kemarahan ketika menghadapi konflik 

dengan teman menunjukkan implementasi mujahadah dalam konteks 

pendidikan karakter. 

b. Penyucian Hati (Tazkiyah) 

Tazkiyah melibatkan proses pembersihan hati dari sifat buruk dan 

penggantian dengan nilai-nilai luhur seperti kejujuran, kesabaran, empati, dan 

tanggung jawab. Dalam praktik pendidikan karakter, tazkiyah dapat 

diwujudkan melalui pembiasaan perilaku positif, refleksi diri, dan kegiatan 

sosial yang menumbuhkan empati dan kepedulian terhadap orang lain. 

c. Kedekatan Spiritual kepada Allah (Maqam Mahabbah) 

Tujuan utama tasawuf adalah mencintai dan mendekatkan diri kepada Allah 

SWT, sehingga setiap tindakan didasarkan pada kesadaran spiritual. Dalam 

pendidikan karakter, kesadaran ini mendorong peserta didik untuk bertindak 

jujur, disiplin, dan konsisten dalam berperilaku baik, karena mereka 

menyadari adanya pengawasan ilahi yang selalu hadir. 

2. Relevansi Tasawuf dengan Pendidikan Karakter 



   Vol. 1, No. 2 Desember  2025 

 

Nilai-Nilai  Tasawuf Dan Relevansnya Terhadap  Pembentukan  Karakter Peserta Didik 30 

Konsep dasar tasawuf memiliki korelasi langsung dengan pembentukan 

karakter peserta didik. Beberapa aspek relevansi antara konsep tasawuf dan 

pendidikan karakter dapat dijelaskan sebagai berikut: 

a. Integrasi Dimensi Kognitif, Afektif, dan Psikomotorik  

Tasawuf menekankan keseimbangan antara pikiran, hati, dan perilaku. Dalam 

pendidikan karakter, hal ini diterjemahkan menjadi: 

o Kognitif: Pemahaman tentang nilai moral dan spiritual. 

o Afektif: Kesadaran, sikap, dan motivasi moral yang positif. 

o Psikomotorik: Penerapan nilai moral dalam tindakan nyata. 

b. Transformasi Jiwa sebagai Fondasi Perilaku 

Tasawuf menekankan bahwa perilaku lahiriah merupakan cerminan dari 

kondisi batin. Dengan demikian, pendidikan karakter yang efektif tidak hanya 

mengajarkan aturan eksternal, tetapi menumbuhkan kesadaran moral internal 

melalui refleksi, pembiasaan, dan pembinaan spiritual. 

c. Pentingnya Keteladanan (Uswah) 

Pendidik yang menginternalisasi nilai tasawuf menjadi teladan moral bagi 

peserta didik. Keteladanan ini penting karena karakter peserta didik 

terbentuk melalui imitasi perilaku guru yang menunjukkan akhlak mulia, 

seperti kejujuran, kesabaran, dan kepedulian sosial (Lickona, 2012). 

d. Penguatan Integritas dan Motivasi Intrinsik 

Dengan konsep muraqabah (kesadaran bahwa Allah senantiasa mengawasi), 

peserta didik memiliki motivasi internal untuk bertindak benar, bahkan tanpa 

pengawasan guru. Hal ini membangun integritas, tanggung jawab, dan 

disiplin yang konsisten. 

e. Penerapan dalam Kehidupan Sehari-hari 

Konsep tasawuf bukan hanya bersifat spiritual individual, tetapi juga 

mendorong peserta didik untuk menerapkan nilai moral dalam interaksi 

sosial, akademik, dan lingkungan. Contoh implementasinya meliputi: 

o Membantu teman yang kesulitan belajar (nilai empati dan kepedulian). 

o Menjaga kejujuran saat mengerjakan ujian (nilai ikhlas dan integritas). 

o Disiplin dalam menyelesaikan tugas dan tanggung jawab sekolah (nilai 

sabar dan muraqabah). 

f. Keterkaitan dengan Pendidikan Holistik 

Konsep tasawuf mendukung pendidikan holistik, yang menekankan 

pengembangan kecerdasan emosional, spiritual, sosial, dan intelektual. 



   Vol. 1, No. 2 Desember  2025 

 

Nilai-Nilai  Tasawuf Dan Relevansnya Terhadap  Pembentukan  Karakter Peserta Didik 31 

Dengan demikian, peserta didik tidak hanya cerdas secara akademik, tetapi 

juga memiliki kepribadian yang matang dan berakhlak mulia (Berkowitz & 

Bier, 2005). 

Contoh Aplikasi Konsep Tasawuf di Sekolah 

Beberapa contoh implementasi konsep tasawuf untuk pembentukan karakter 

peserta didik antara lain: 

 Program refleksi diri: Siswa menulis jurnal tentang tindakan baik dan buruk 

yang mereka lakukan, kemudian mengevaluasi dengan prinsip tasawuf. 

 Kegiatan sosial berbasis spiritual: Memberikan bantuan kepada teman atau 

lingkungan, yang menginternalisasi nilai empati, mahabbah, dan tawadhu’. 

 Pembiasaan disiplin dan tanggung jawab: Memberikan tugas rutin yang 

mengajarkan sabar, konsistensi, dan ikhlas. 

Dengan pendekatan ini, konsep dasar tasawuf menjadi fondasi kuat bagi 

pembentukan karakter peserta didik yang seimbang, berintegritas, dan religius 

3. Relevansi Nilai Tasawuf terhadap Pendidikan Karakter 

Pendidikan karakter bertujuan untuk membentuk peserta didik yang 

memiliki nilai moral, sikap positif, dan perilaku yang baik. Nilai-nilai tasawuf secara 

substansial sejalan dengan tujuan tersebut karena menekankan pembinaan aspek 

afektif dan spiritual peserta didik. 

Nilai ikhlas, misalnya, dapat membentuk karakter jujur dan bertanggung 

jawab dalam belajar. Peserta didik yang memiliki sikap ikhlas akan belajar bukan 

semata-mata untuk nilai, tetapi untuk pengembangan diri dan pengabdian kepada 

Tuhan (Lickona, 2012). Nilai sabar melatih ketahanan mental dan disiplin dalam 

menghadapi tantangan akademik. 

Sementara itu, nilai muraqabah dapat menumbuhkan kesadaran moral 

internal, sehingga peserta didik mampu mengontrol perilakunya meskipun tanpa 

pengawasan eksternal. Hal ini sangat penting dalam membangun integritas dan 

kejujuran. 

Tasawuf sebagai disiplin spiritual Islam memiliki tujuan utama menyucikan 

jiwa dan membentuk akhlak mulia. Dalam konteks pendidikan karakter, tasawuf 

memberikan landasan filosofis dan praktis untuk membentuk peserta didik yang 

berintegritas, disiplin, peduli, dan religius. Nilai-nilai tasawuf tidak hanya bersifat 

spiritual individual, tetapi dapat diinternalisasi ke dalam perilaku sosial, akademik, 

dan kehidupan sehari-hari. 

a. Ikhlas (Keikhlasan) 

Pengertian dan Teori: Ikhlas merupakan nilai fundamental dalam tasawuf 

yang menekankan ketulusan hati dalam setiap perbuatan, sehingga tindakan 

dilakukan semata-mata karena Allah SWT. Ikhlas juga berkaitan dengan motivasi 



   Vol. 1, No. 2 Desember  2025 

 

Nilai-Nilai  Tasawuf Dan Relevansnya Terhadap  Pembentukan  Karakter Peserta Didik 32 

intrinsik, yang menurut teori psikologi pendidikan (Ryan & Deci, 2000), 

merupakan faktor penting untuk pembelajaran efektif dan pembentukan 

karakter. 

يتَيِْمًا مِسْكِيْناً حُب ِهَ  عَلٰى الطَّعاَمََ وَيطُْعِمُوْنََ اسَِيْرًا وَّ  ۝٨ وَّ

 

“Dan mereka memberikan makanan yang disukainya kepada kerabat, anak 

yatim, dan orang miskin, seraya berkata: ‘Kami memberi makanan ini karena 

mengharapkan keridhaan Allah, bukan karena menginginkan balasan dari 

kalian.’” (QS. Al-Insan: 8) 

Implementasi Pendidikan: 

 Memberikan tugas kelompok tanpa mengharapkan pujian. 

 Membantu teman belajar secara sukarela. 

Manfaat: Meningkatkan tanggung jawab moral dan motivasi intrinsik 

peserta didik, sehingga karakter positif tertanam lebih kuat. 

 

b.  Sabar (Kesabaran) 

Pengertian dan Teori: Kesabaran adalah kemampuan untuk menahan diri 

dari emosi negatif dan menghadapi kesulitan dengan tenang. Dalam pendidikan 

karakter, sabar berkaitan dengan keterampilan regulasi diri, resilience, dan 

ketekunan dalam belajar. 

ࣖتفُْلِحُوْنََ لَعلََّكُمَْ اٰللََّ وَاتَّقوُا وَرَابطُِوْاَ  وَصَابِرُوْا اصْبرُِوْا اٰمَنوُا الَّذِيْنََ يٰٰٓايَُّهَا  ۝٢ 

 

“Hai orang-orang yang beriman, jadilah kalian sabar dan kuat, dan tetaplah 

bertakwa kepada Allah supaya kalian beruntung.” (QS. Ali Imran: 200) 

Implementasi Pendidikan: 

 Menyelesaikan proyek sekolah secara bertahap meski menghadapi kesulitan. 

 Menghadapi kritik guru dengan lapang dada. 

Manfaat: Membentuk peserta didik yang tahan uji, konsisten, dan 

mampu mengelola emosi, sangat penting untuk pendidikan karakter jangka 

panjang. 

 

c. Tawadhu’ (Rendah Hati) 

Pengertian dan Teori: Tawadhu’ mengajarkan kerendahan hati dan 

penghargaan terhadap orang lain, sejalan dengan teori sosial-emotional learning 

(SEL) yang menekankan empati, kerjasama, dan kesadaran sosial (CASEL, 2020). 

 

ا وَلاَ ا ف ى تمَْش  قاَ لنَاْ ا نَّكاَ مَرَحًا ا الَْرْض  باَلاَ تبَْلغُاَ وَلنَاْ الَْرْضاَ تخَْر   ۝٣٧ طُوْلاً الْج 



   Vol. 1, No. 2 Desember  2025 

 

Nilai-Nilai  Tasawuf Dan Relevansnya Terhadap  Pembentukan  Karakter Peserta Didik 33 

“Dan janganlah engkau berjalan di muka bumi dengan sombong, karena 

sesungguhnya engkau sekali-kali tidak akan menembus bumi dan sekali-kali 

tidak akan setinggi gunung.” (QS. Al-Isra: 37) 

Implementasi Pendidikan: 

 Membagi ilmu dengan teman tanpa merasa lebih pandai. 

 Menunjukkan sikap sopan kepada guru dan teman. 

Manfaat: Menumbuhkan empati, kerja sama, dan interpersonal skill 

yang baik, bagian penting dari karakter sosial. 

 

d. Zuhud (Kesederhanaan dan Tidak Terlalu Cinta Dunia) 

Pengertian dan Teori: Zuhud berarti menempatkan dunia pada porsi yang 

wajar dan memprioritaskan nilai-nilai abadi. Dalam pendidikan karakter, zuhud 

terkait dengan kemampuan mengelola sumber daya, fokus pada pembelajaran, 

dan mengurangi perilaku materialistik. 

 

ا لَهْوَ  لَعِبَ  الدُّنْياَ الْحَيٰوةَُ انََّمَا اعِْلَمُوْٰٓ زِيْنَة َ وَّ تفَاَخُر  َ وَّ  يَهِيْجَُ ثمََُّ نبََاتهَُ  الْكفَُّارََ اعَْجَبََ غَيْثَ  كَمَثلََِ وَالَْْوْلَْدَِ  الَْْمْوَالَِ فىِ وَتكََاثرَُ  بيَْنَكُمَْ وَّ

ا فتَرَٰىهَُ خِرَةَِ وَفىِ حُطَامًاَ  يَكُوْنَُ ثمََُّ مُصْفرًَّ مَغْفِرَة َ شَدِيْد َ  عَذاَبَ  الْْٰ نََ وَّ َ الدُّنْيَآَٰ الْحَيٰوةَُ وَمَا وَرِضْوَان َ  اٰللَِّ م ِ  ۝٢ الْغرُُوْرَِ مَتاَعَُ الَِّْ

 

“Ketahuilah bahwa kehidupan dunia itu hanyalah permainan, kelengahan, 

perhiasan, dan saling bermegah-megahan di antara kamu serta berlomba-lomba 

dalam banyaknya harta dan anak keturunan. (Perumpamaannya adalah) seperti 

hujan yang tanamannya mengagumkan para petani, lalu mengering dan kamu 

lihat menguning, kemudian hancur. Di akhirat ada azab yang keras serta 

ampunan dari Allah dan keridaan-Nya. Kehidupan dunia (bagi orang-orang 

yang lengah) hanyalah kesenangan yang memperdaya.” (QS. Al-Hadid: 20) 

Implementasi Pendidikan: 

 Menghargai hasil belajar teman tanpa membandingkan materi atau 

fasilitas. 

 Fokus pada pencapaian akademik dan spiritual. 

Manfaat: Mengurangi sikap iri, membangun karakter sederhana, dan 

menumbuhkan rasa syukur. 

 

e.  Muraqabah (Kesadaran Diawasi Allah) 

Pengertian dan Teori: Muraqabah menekankan kesadaran bahwa setiap 

perbuatan diawasi oleh Allah, sehingga peserta didik terdorong untuk bersikap 

jujur dan bertanggung jawab. Dalam psikologi pendidikan, hal ini mirip dengan 

pengembangan moral internal dan self-regulation. 



   Vol. 1, No. 2 Desember  2025 

 

Nilai-Nilai  Tasawuf Dan Relevansnya Terhadap  Pembentukan  Karakter Peserta Didik 34 

حُوْهنََُّ اوََْ بمَِعْرُوْفَ  فَامَْسِكُوْهنََُّ اجََلَهُنََّ فبَلََغْنََ الن ِسَاۤءََ طَلَّقْتمَُُ وَاِذاَ َ سَر ِ  ذٰلِكََ يَّفْعلََْ وَمَنَْ لِ تعَْتدَوُْاَ  ضِرَارًا تمُْسِكوُْهنََُّ وَلََْ بمَِعْرُوْف  

َ  ظَلَمََ فقََدَْ ا وَلََْ نفَْسَه  َّخِذوُْٰٓ اذْكرُُوْا هزُُوًا اٰللَِّ اٰيٰتَِ تتَ نََ عَليَْكُمَْ انَْزَلََ وَمَآَٰ عَليَْكُمَْ اٰللَِّ نِعْمَتََ وَّ َ  يَعِظُكمَُْ وَالْحِكْمَةَِ الْكِتٰبَِ م ِ  وَاتَّقوُا بِه 

اوَاعَْ اٰللََّ لَمُوْٰٓ ࣖعَلِيْمَ  شَيْءَ  بِكلُ َِ اٰللََّ انَََّ   ۝٢٣ 

 

“Apabila kamu menceraikan istri(-mu), hingga (hampir) berakhir masa idahnya, 

tahanlah (rujuk) mereka dengan cara yang patut atau ceraikanlah mereka 

dengan cara yang patut (pula). Janganlah kamu menahan (rujuk) mereka untuk 

memberi kemudaratan sehingga kamu melampaui batas. Siapa yang melakukan 

demikian, dia sungguh telah menzalimi dirinya sendiri. Janganlah kamu jadikan 

ayat-ayat (hukum-hukum) Allah sebagai bahan ejekan. Ingatlah nikmat Allah 

kepadamu dan apa yang telah diturunkan Allah kepadamu, yaitu Kitab (Al-

Qur’an) dan Hikmah (Sunah), untuk memberi pengajaran kepadamu. 

Bertakwalah kepada Allah dan ketahuilah bahwa sesungguhnya Allah Maha 

Mengetahui segala sesuatu.” (QS. Al-Baqarah: 231) 

Implementasi Pendidikan: 

 Tidak mencontek meski tanpa pengawasan guru. 

 Menyelesaikan pekerjaan rumah tepat waktu karena sadar ada tanggung 

jawab. 

Manfaat: Membentuk karakter integritas, kedisiplinan, dan tanggung 

jawab yang stabil. 

 

f. Mahabbah (Cinta Kepada Allah dan Sesama) 

Pengertian dan Teori: Mahabbah berarti menumbuhkan cinta kepada 

Allah dan makhluk-Nya. Dalam pendidikan karakter, nilai ini terkait dengan 

kepedulian sosial, empati, dan keterlibatan dalam kegiatan sosial. 

 

اتنُْفِقوَُْ حَتىٰ الْبرََِّ تنَاَلوُا لنََْ ا   ۝٩٢ عَلِيْمَ  بهَِ  اٰللََّ فاَِنََّ شَيْءَ  مِنَْ تنُْفِقوُْا وَمَا تحُِبُّوْنََ  مِمَّ

 

“Kamu tidak akan mencapai kebajikan (iman) hingga kamu menafkahkan 

sebagian dari apa yang kamu cintai.” (QS. Ali Imran: 92) 

Implementasi Pendidikan: 

 Mengikuti kegiatan sosial atau bakti sosial di sekolah. 

 Membantu teman yang mengalami kesulitan akademik atau personal. 

Manfaat: Membentuk karakter sosial yang peduli, empati, dan berbagi, 

aspek penting dari pendidikan karakter holistik. 

 

 

 



   Vol. 1, No. 2 Desember  2025 

 

Nilai-Nilai  Tasawuf Dan Relevansnya Terhadap  Pembentukan  Karakter Peserta Didik 35 

Tabel Perbandingan Nilai Tasawuf dengan Pendidikan Karakter 

Nilai Tasawuf 
Ranah Pendidikan 

Karakter 
Contoh Implementasi 

Ikhlas 
Kognitif, Afektif, 

Psikomotorik 

Memberi bantuan tanpa ingin 

dipuji guru 

Sabar 
Kognitif, Afektif, 

Psikomotorik 
Tetap belajar meski gagal ujian 

Tawadhu’ Afektif, Psikomotorik Membantu teman, tidak sombong 

Zuhud 
Kognitif, Afektif, 

Psikomotorik 
Fokus belajar, tidak materialistis 

Muraqabah 
Kognitif, Afektif, 

Psikomotorik 

Bertindak jujur meski tanpa 

pengawasan 

Mahabbah Afektif, Psikomotorik 
Ikut kegiatan sosial, menolong 

teman 

 

4. Implementasi Nilai Tasawuf dalam Pendidikan 

Implementasi nilai tasawuf dalam pendidikan bertujuan menjadikan peserta didik 

tidak hanya cerdas secara akademik, tetapi juga memiliki karakter yang kuat dan 

berakhlak mulia. Pendidikan karakter berbasis tasawuf menekankan internalisasi 

nilai-nilai spiritual dalam perilaku sehari-hari, baik di sekolah, rumah, maupun 

lingkungan sosial. 

a. Prinsip Implementasi 

Beberapa prinsip dasar dalam mengimplementasikan nilai tasawuf di 

pendidikan adalah: 

1. Integrasi Nilai Spiritual dengan Kurikulum 

Nilai-nilai tasawuf, seperti ikhlas, sabar, tawadhu’, muraqabah, dan 

mahabbah, dapat diintegrasikan ke dalam pelajaran formal maupun kegiatan 

ekstrakurikuler. Misalnya, pelajaran PAI (Pendidikan Agama Islam) dapat 

memuat refleksi diri, diskusi nilai moral, dan penanaman akhlak mulia. 

2. Pembiasaan Perilaku Baik 

Penerapan tasawuf menekankan pembiasaan (habit formation). Peserta didik 

dilatih untuk mengamalkan nilai spiritual dalam aktivitas rutin, sehingga 

perilaku baik menjadi kebiasaan alami. 

3. Keteladanan Guru 

Guru sebagai model moral (uswah) menjadi faktor kunci. Nilai tasawuf akan 

lebih mudah diterapkan jika guru menunjukkan perilaku ikhlas, sabar, dan 

tawadhu’ dalam interaksi sehari-hari. 



   Vol. 1, No. 2 Desember  2025 

 

Nilai-Nilai  Tasawuf Dan Relevansnya Terhadap  Pembentukan  Karakter Peserta Didik 36 

4. Kontekstualisasi dengan Kehidupan Peserta Didik 

Implementasi harus disesuaikan dengan usia, kemampuan, dan lingkungan 

peserta didik agar nilai-nilai tasawuf mudah dipahami dan diterapkan dalam 

kehidupan sehari-hari. 

 

b. Contoh Implementasi Nilai Tasawuf di Sekolah 

Nilai 

Tasawuf 
Bentuk Implementasi di Sekolah 

Ranah Pendidikan 

Karakter 

Ikhlas 
Memberikan bantuan atau presentasi tanpa 

mengharapkan pujian guru 

Kognitif, Afektif, 

Psikomotorik 

Sabar 
Menghadapi ujian atau tugas sulit dengan 

ketekunan 

Kognitif, Afektif, 

Psikomotorik 

Tawadhu’ 
Membantu teman belajar tanpa merasa lebih 

pintar 
Afektif, Psikomotorik 

Zuhud 
Fokus belajar dan bersikap sederhana, tidak 

materialistis 

Kognitif, Afektif, 

Psikomotorik 

Muraqabah 
Tidak menyontek, disiplin dalam mengerjakan 

tugas 

Kognitif, Afektif, 

Psikomotorik 

Mahabbah Mengikuti kegiatan sosial dan bakti sosial Afektif, Psikomotorik 

 

c. Strategi Implementasi dalam Kurikulum 

1. Pembelajaran Tematik 

Setiap mata pelajaran dapat dihubungkan dengan nilai tasawuf. Misalnya, 

dalam pelajaran bahasa, siswa diajak menulis cerita tentang kejujuran 

(ikhlas) dan kesabaran (sabar). 

2. Refleksi Harian 

Siswa menulis jurnal harian untuk mengevaluasi perilaku dan menilai 

apakah sudah menerapkan nilai tasawuf dalam kehidupan sehari-hari. 

3. Kegiatan Ekstrakurikuler Berbasis Karakter 

Misalnya, program sosial seperti mengunjungi panti asuhan (mahabbah), 

atau lomba karya kreatif yang mengutamakan kerja sama (tawadhu’). 

4. Mentoring dan Teladan Guru 

Guru memberikan contoh nyata dalam keseharian, misalnya bersikap sabar 

saat menegur siswa, ikhlas saat menilai tugas, dan rendah hati saat 

memberikan penghargaan. 

 



   Vol. 1, No. 2 Desember  2025 

 

Nilai-Nilai  Tasawuf Dan Relevansnya Terhadap  Pembentukan  Karakter Peserta Didik 37 

d. Dampak Implementasi Nilai Tasawuf 

Implementasi nilai tasawuf dalam pendidikan karakter berdampak pada: 

 Penguatan Moral dan Spiritual: Peserta didik menjadi lebih jujur, disiplin, dan 

bertanggung jawab. 

 Peningkatan Kecerdasan Emosional: Siswa lebih sabar, rendah hati, dan 

empati terhadap sesama. 

 Peningkatan Keterampilan Sosial: Mahabbah dan tawadhu’ meningkatkan 

kerjasama, kepedulian, dan interaksi positif. 

 Keseimbangan Kehidupan: Zuhud dan muraqabah membantu siswa 

mengelola prioritas hidup dan fokus pada tujuan yang bermakna. 

 

KESIMPULAN 

Berdasarkan hasil penelitian dan pembahasan yang telah dijelaskan, dapat 

disimpulkan beberapa hal berikut: 

1. Tasawuf sebagai Landasan Spiritual dan Moral 

Nilai-nilai tasawuf seperti ikhlas, sabar, tawadhu’, zuhud, muraqabah, dan 

mahabbah memiliki peran penting dalam membentuk karakter peserta didik. 

Nilai-nilai ini tidak hanya bersifat spiritual, tetapi juga dapat diinternalisasi ke 

dalam perilaku nyata peserta didik, baik di lingkungan sekolah maupun 

masyarakat. 

2. Relevansi dengan Pendidikan Karakter 

Implementasi nilai tasawuf sejalan dengan prinsip pendidikan karakter, yang 

mencakup dimensi kognitif, afektif, dan psikomotorik. Misalnya: 

o Ikhlas dan Muraqabah menumbuhkan motivasi intrinsik dan integritas. 

o Sabar dan Tawadhu’ meningkatkan kecerdasan emosional, empati, dan 

kerja sama. 

o Zuhud dan Mahabbah membentuk kesederhanaan, kepedulian sosial, 

dan cinta terhadap Allah serta sesama. 

3. Strategi Implementasi di Sekolah 

Nilai tasawuf dapat diterapkan melalui pembelajaran tematik, refleksi harian, 

kegiatan sosial, pembiasaan perilaku baik, dan keteladanan guru. Strategi ini 

memungkinkan peserta didik menginternalisasi nilai-nilai spiritual secara 

konsisten, sehingga perilaku yang baik menjadi kebiasaan alami. 

4. Dampak Positif bagi Peserta Didik 



   Vol. 1, No. 2 Desember  2025 

 

Nilai-Nilai  Tasawuf Dan Relevansnya Terhadap  Pembentukan  Karakter Peserta Didik 38 

Implementasi nilai tasawuf dalam pendidikan karakter menghasilkan peserta 

didik yang: 

o Memiliki integritas, disiplin, dan tanggung jawab. 

o Mampu mengelola emosi, bersikap empati, dan peduli terhadap orang 

lain. 

o Memiliki kesadaran spiritual dan moral, sehingga tindakan sehari-hari 

selalu mempertimbangkan nilai-nilai etika dan religius. 

5. Kontribusi terhadap Pendidikan Holistik 

Pendidikan berbasis nilai tasawuf mendukung pengembangan peserta didik 

secara holistik, yaitu mengintegrasikan aspek spiritual, moral, sosial, dan 

intelektual. Dengan demikian, peserta didik tidak hanya unggul secara 

akademik, tetapi juga memiliki karakter yang kuat, religius, dan siap 

menghadapi tantangan kehidupan. 

Nilai-nilai tasawuf memiliki peran strategis dalam pembentukan karakter 

peserta didik. Implementasi yang konsisten dalam proses pendidikan dapat 

menghasilkan generasi yang berintegritas, berakhlak mulia, dan memiliki kesadaran 

spiritual yang tinggi, sehingga pendidikan karakter tidak hanya bersifat teoritis, 

tetapi nyata dalam perilaku sehari-hari. 

DAFTAR PUSTAKA  

Al-Ghazali. (2005). Ihya’ Ulum al-Din. Beirut: Dar al-Kutub al-‘Ilmiyah. 

Al-Jurjani, I. (2002). Dalil al-Falihin fi Tasawuf wa Akhlak. Beirut: Dar al-Kutub al-

‘Ilmiyah. 

Al-Qusyairi, A. (2007). Risalah al-Qusyairi fi ‘Ilm al-Tasawuf. Beirut: Dar al-Kutub al-
‘Ilmiyah. 

As-Sa’di, A. (2002). Tafsir As-Sa’di. Riyadh: Darussalam.Berkowitz, M. W., & Bier, M. 
C. (2005). What Works in Character Education: A Research-Driven Guide for 
Educators. Washington, D.C.: Character Education Partnership. 

CASEL. (2020). Collaborative for Academic, Social, and Emotional Learning. Chicago: 

CASEL. 

Departemen Agama Republik Indonesia. (2011). Al-Qur’an dan Terjemahannya. 
Jakarta: Kementerian Agama RI. 

Fauzi, A. (2017). Implementasi Nilai Tasawuf dalam Pembelajaran PAI di Sekolah 
Menengah Pertama. Jurnal Ilmiah Pendidikan Islam, 10(1), 23-39. 

Hidayat, R. (2018). Relevansi Tasawuf dalam Pendidikan Karakter Anak Sekolah 
Dasar. Jurnal Pendidikan Islam, 7(2), 45-60. 



   Vol. 1, No. 2 Desember  2025 

 

Nilai-Nilai  Tasawuf Dan Relevansnya Terhadap  Pembentukan  Karakter Peserta Didik 39 

Karim, M. A. (2019). Tasawuf dan Pembentukan Karakter Generasi Muda. Al-Tahrir: 

Jurnal Pemikiran Islam, 19(1), 75–92. 

Lickona, T. (2012). Educating for Character: How Our Schools Can Teach Respect and 
Responsibility. New York: Bantam Books. 

Nasr, S. H. (2007). Sufi Essays. New York: State University Press. 

Ryan, R. M., & Deci, E. L. (2000). Self-determination theory and the facilitation of 
intrinsic motivation, social development, and well-being. American 
Psychologist,  

 
 


	PENDAHULUAN
	METODE
	DAFTAR PUSTAKA
	Al-Ghazali. (2005). Ihya’ Ulum al-Din. Beirut: Dar al-Kutub al-‘Ilmiyah.

